Impossibile vedere Dio

La fede non coincide con la visione, anzi
sembrerebbe escluderla; infatti «la fede &
certezza di cose che si sperano, dimostrazio-
ne di realta che non si vedono» (Ebrei 11,1)
e noi “camminiamo per fede, non per visio-
ne” (2 Cor 5,7).

Eppure confusamente cirimane il desiderio
di avere una qualche visione dell’invisibile,
una percezione rassicurante, qualcosa a cui
ancorare I'esperienza: un luogo dove ripo-
sare lo sguardo.

Se la storia di Israele - come popolo educato
da Dio ad ascoltare - ha un rapporto proble-
matico con la visione, tuttavia non la disde-
gna: ¢’e una dialettica fra visibilita e non-vi-
sibilita divina “una tensione produttrice di
senso” che salvaguarda il mistero e “senza
rinunciare ad affermare che 1'esperienza di
Dio e possibile”!. I profeti stessi sono dei vi-
sionari e cercano di trasmettere la forza di
quello che hanno “visto”, invitando conti-
nuamente a guardare quello di cui, per lo pily,

3 [

www.elledicievangelizzare.it

non ci si accorge, quasi volessero educare lo
sguardo del popolo, sollecitare un modo di-
verso di vedere. Quando hanno trovato una
buona immagine, del futuro ma anche del
passato, si sentono soddisfatti perché con
essa comunicano con la gente, generando
comprensione.

Il Verbo stesso non & forse venuto per farci
vedere il Padre, che nessuno ha mai visto?
Gloria enim Dei vivens homo, vita autem ho-
minis visio Dei.?

Una tensione alla visione €, quindi, intrin-
seca alla dinamica della fede, pur non esau-
rendola.

Se qualcuno azzarda che il cristianesimo an-
tico “& uscito vincente dallo ‘scontro fra gli
dei’ per essere riuscito a produrre una pro-
paganda migliore attraverso l'innovazione
dei linguaggi iconici”®, & certo che la que-
stione dell' immagine & cosi cruciale da ge-
nerare all'interno della Chiesa antica la rot-
tura iconoclasta.

Com’e possibile che questo tema non abbia



i

Che cosa vedi quando guardi?

Che cosa abita dentro di te mentre sei davanti all’invisibile?

Che cosa immagini nel corso della celebrazione?

E presumibile che il cambiamento dell'immaginario culturale crei qualche
problema comunicativo nella trasmissione della fede?

rilevanza nel contesto attuale dove la perva-
sivita delle immagini € uno dei dati culturali
piu indiscussi?

Scontiamo la situazione fragile e paradossale
diun mondo in cui “I'intellettualismo illumi-
nista rifiuta per lo pit I'uso dell'immagine,
mentre la ‘cultura visiva’ vive al contrario su-
bissata da unavalanga di immagini superflue
e spesso dannose”.

Se un'immagine rappresenta sempre all’'in-
terno di un sistema culturale, che ne e delle
immagini che devono essere spiegate a gente
che viene da fuori, individui nati in un altro
mondo - ovviamente non parlo di marziani
ma di bambini, adolescenti, giovani, nati-
vi digitali - dove si vive di un altro universo
simbolico?

Luomo, produttore/consumatore

di immagini

D’altronde questo tema & molto coerente
con il modo umano di rapportarsi alla real-
ta: noi ci rapportiamo alle cose e agli eventi

come alle persone mediante'immagine che
ce ne facciamo®. La stessa parola, gli stessi
racconti, generano in noi delle immagini; l1a
conoscenza razionale e abitata dal mondo
delle immagini, al punto che molti studiosi,
soprattutto cognitivisti, ritengono che noi
pensiamo sempre attraverso immagini.
Certo, il vedere ci porta in relazione con una
alterita che supera 'immagine che ci siamo
fatti di essa, un’alterita che ci sorprende e ci
spiazza, ma ogni guardare viene guidato dal-
le nostre aspettative. Inizialmente almeno
vediamo quello che ci aspettiamo di vedere,
e avolte questa aspettativa e cosiradicata da
impedirci una visione di altro.

Riprendo da A. N. Terrin una distinzione che
giustamente I’autore considera fondamen-
tale® e che, anche per il nostro livello divul-
gativo, e feconda di comprensione. Parten-
do dalla premessa che la religione nasce e
vive di una proiezione continua di immagini
dentro di noi, '’Autore distingue tre tipi di
immagine (Vedi schema nella pagina 37).

35 [



Dal momento che 'immagine & appannag-
gio della televisione e nelrito prevale I'ascol-
tare, la visione nella liturgia e a volte cosi in-
sufficiente, cosi depotenziata ed estenuata,
chela gente cerca segni del prodigioso in ap-
parizioni e fenomeni religiosi di vario tipo.

La liturgia come generazione

di immagini

Cruciale, per il nostro tema, € la questione
della liturgia.

Perché e un grande spettacolo: una serie or-
ganizzata di gesti, parole, azioni tesa a sug-
gerire e provocare una visione. Perché agisce
su tutta la persona: qui sta o cade la possibi-
lita del cristianesimo di suscitare significati e
non solo comunicare informazioni’.

Certo, c’e la parola; ma essa viene dopo: pilt
originari sono le immagini, i gesti, le azio-
ni che comunicano nel senso piti radicale e
all'interno dei quali la parola dice. A. N. Ter-
rin parla del rito come di un linguaggio che
si realizza attraverso una serie di immagini
(“unaserie di diapositive che hanno il compi-
to di ‘imprimersi’ nella mente, di impressio-

36 [0

www.elledicievangelizzare.it

nare”), nella ricerca di uno spazio cognitivo
piu originario rispetto alla parola®.

Che tipo di immagini sono evocate in noi
dall’azione liturgica?

Possiamo snobbare la questione. In fondo
I'effetto di cio che nella celebrazione si com-
pie va al dila della nostra percezione sogget-
tiva, della nostra comprensione... e tuttavia
non senza di noi, non senza il nostro essere
presenti, con un corpo.

Qualsiasi cosa e ricevuta secondo la forma
del contenitore®.

Nel rito, “Dio”, gli “ angeli”, i “santi” non so-
no solo immagini visive statiche, ma diven-
tano immagini che partecipano attivamen-
te al rito: ascoltano le preghiere, accettano
le offerte, vivono in rapporto al dialogo che
si instaura con i partecipanti al rito. In altre
parole: “leimmagini presenti non fanno che
ripetere e stimolare le immagini mentali che
vengono ad essere coordinate nelrito, fino a
formare un’azione unica insieme al parteci-
pante credente”’?, laliturgia € un’animazione
e presentificazione di immagini.

Il rito avvicina immagini e agisce sulleimma-




gini e sul tipo di percezione delle stesse: per
questo e in grado di trasformare la religione.
Due esempi su tutti per far intuire 'impor-
tanza di questo tema per la catechesi:

* durante la celebrazione eucaristica c’e un
momento particolarmente denso in cui &
consuetudine inginocchiarsi ed alternare,
alle parole del sacerdote, atteggiamenti di
silenzio/adorazione e visione.

Questi atteggiamenti erano un tempo ogget-
to di una educazione intenzionale: ci veniva
insegnato cosa dire, come atteggiarci, come
essere in corrispondenza alle azioni poste dal
celebrante... ma anche cosa vedere.

Ci sono almeno tre momenti - racconto, o-
stensione, adorazione - ripetuti due volte
e poi una clausola che salvaguarda la inef-
fabilita ed insieme un significato dicibile:
“Annunciamo la tua morte, Signore, procla-
miamo...”.

E vero che ogni formulazione teologica del
“mistero di Dio” e del nostro rapporto con
Lui e solo analogica e quindi sempre inade-
guata, ma occorre tentare immagini piu a-
deguate al contesto culturale dei destinatari.

Un conto e considerare il corpo glorioso di
Cristo e la sua realta divina come una “so-
stanza-cosa” accanto ad altre sostanze-cose
che ci attorniano nel mondo, oppure porre
I'accento sul fatto che quel pane che vedia-
mo, spezziamo, distribuiamo e mangiamo
rimanda ad altro da sé ovvero al Cristo glo-
rioso che effettivamente si dona e ci unisce a
S€é per suo tramite; non in modo “fisico” ma
come si conviene al manifestarsi e donarsi
di Dio tramite le realta create!'.
Leimmagini interne che abbiamo corrispon-
dono a questa comprensione? E le immagini
che prestiamo ai fanciulli?

¢ [l quadro di Paul Gauguin La visione dopo
il sermone (1888, National Gallery di Edim-
burgo) esprime esattamente questo passag-
gio'% dall’azione liturgica, alla produzione di
unanuova immagine che accompagnai cre-
denti nella vita quotidiana, fino a diventare
nuova capacita di guardare. Il tema ¢ la lot-
ta di Giacobbe con 'angelo allo Jabbok, ma
“il paesaggio e la lotta esistono solo nell'im-
maginazione delle persone in preghiera, a
seguito del sermone” (P. Gauguin).

Immagini
“esterne”

Le immagini che amiamo, visitiamo nelle chiese
(statue, dipinti, affreschi)
e che muovono la nostra immaginazione.

Immagini
“verbali”

Immagini che nascono dai linguaggi metaforici:
La Bibbia stessa & piu un libro di immagini e motivi letterari
che un libro di astrazioni e affermazioni teoriche.

Immagini
“mentali”

Immagini che agiscono dentro di noi, che corrispondono

alla nostra comprensione per esempio di un articolo del Credo.
Quando diciamo: “Credo in Dio, Padre Onnipotente”,

ci facciamo un’immagine mentale.

7



Le donne sulla scena fanno eco interiore alla
Parola ascoltata, ripensano al sermone udito:
ein atto un processo di interiorizzazione e la
visione, che il pittore traduce con I'immagi-
ne che sta fuori, in realta avviene dentro. Il
dipinto, pertanto, non rappresenta realisti-
camente cio che capita, bensi il risultato di
un evento spirituale: I'eco che la Parola su-
scita nel cuore di coloro che hanno appena
ascoltato il racconto, insieme al sermone che
lo ha commentato. —

' R. Fornara, Vedere il Dio invisibile: linee di teologia
veterotestamentaria, in PSV/57, 2008.

2 «Gloria di Dio e I'uomo vivente e la vita dell'uomo
e la visione di Dio. Se infatti lo svelarsi di Dio dona la
vita a tutti coloro che vivono sulla terra, quanto pit la
manifestazione del Padre nel Verbo dona la vita a quel-
li che contemplano Dio» (Ireneo, Adv. Haer: 1V,20,7).

3 Cosl T. Mathews, citato in R. Tagliaferri (a cura di),
Liturgia e immagine, EMP, 2009, p. 6.

4 Op. cit., p. 15.

° In questo senso, coloro che guardano Gesu per le
strade della Palestina e coloro che guardano un’ico-
na di Gesu Cristo si muovono entrambi sul piano di
una immagine della realta, sebbene a livelli diversi.

5 A. N. Terrin, Religione visibile. La forza delle imma-
gini, in R. Tagliaferri (a cura di), Liturgia e immagine,
0. C., pp. 24 ss.

7 “La certezza dell’atto di fede viene dall’attrazione
che il discorso rivelato esercita, con le sue forme e la
loro bellezza, sul soggetto”, S. Dianich, Vedere le ‘cose’
della fede, in PSV/57, 2008, p. 273.

8 R. Tagliaferri (a cura di), Liturgia e immagine, o. c.,
pp. 20-21.

® Quidquid recipitur, ad modum recipientis recipitur,
detto caro alla filosofia scolastica.

0o.c., p. 83.

1 “Senza nulla togliere al primato del darsi effettiva-
mente reale, benché altamente misterioso, di Cristo
nell’Eucaristia, e quindi senza cadere nel soggettivi-
smo, sarebbe opportuno passare dal sacrale al sim-
bolico”. G. Ferretti, Il grande compito, Cittadella, 2013,
capitolo sull’Eucarestia, passim.

12 Cfr. D. Vivian, Lalleanza posta sul suo capo, 1SG, 2011.

38 [

www.elledicievangelizzare.it

“Serve immaginare per comprendere”
afferma il testo di una canzone

di Fabio Concato e, quando entri

nel tuo mondo e ti accosti al mondo
dell’altro, 'immaginazione

€ una grande risorsa.

Vale anche per il mondo della fede

GIANCARLA BARBON

ome potremmo capirel’altro, portarlo al
nostro cuore e al nostro pensiero senza imma-
ginare cio che vive? Come potremmo dirci sen-
za utilizzare 'immagine che simbolicamente
ci racconta? Immaginare € come evocare, €

un porta aperta su “altro” e “altrove”, € spazio
unico di incontro tra vari mondi, varie storie.

Perché immaginare?

Limmagine € sempre stata unavia all’educa-
zione, spesso decorativa, in molte occasioni
narrativa, illustrativa di un evento, a volte
simbolica. Essa fa emergere, unisce e collega.
Per questo proviamo a riscoprire e utilizzare
la sua dimensione simbolica nella comuni-
cazione della fede.



