
34 www.elledicievangelizzare.it 

d

Impossibile vedere Dio
La fede non coincide con la visione, anzi 
sembrerebbe escluderla; infatti «la fede è 
certezza di cose che si sperano, dimostrazio-
ne di realtà che non si vedono» (Ebrei 11,1) 
e noi “camminiamo per fede, non per visio-
ne” (2 Cor 5,7).
Eppure confusamente ci rimane il desiderio 
di avere una qualche visione dell’invisibile, 
una percezione rassicurante, qualcosa a cui 
ancorare l’esperienza: un luogo dove ripo-
sare lo sguardo.
Se la storia di Israele - come popolo educato 
da Dio ad ascoltare - ha un rapporto proble-
matico con la visione, tuttavia non la disde-
gna: c’è una dialettica fra visibilità e non-vi-
sibilità divina “una tensione produttrice di 
senso” che salvaguarda il mistero e “senza 
rinunciare ad affermare che l’esperienza di 
Dio è possibile”1. I profeti stessi sono dei vi-
sionari e cercano di trasmettere la forza di 
quello che hanno “visto”, invitando conti-
nuamente a guardare quello di cui, per lo più, 

E l i a n a  Z a n o l e t t i

   Di che colore è
la pelle di Dio?

non ci si accorge, quasi volessero educare lo 
sguardo del popolo, sollecitare un modo di-
verso di vedere. Quando hanno trovato una 
buona immagine, del futuro ma anche del 
passato, si sentono soddisfatti perché con 
essa comunicano con la gente, generando 
comprensione.
Il Verbo stesso non è forse venuto per farci 
vedere il Padre, che nessuno ha mai visto?
Gloria enim Dei vivens homo, vita autem ho-
minis visio Dei.2

Una tensione alla visione è, quindi, intrin-
seca alla dinamica della fede, pur non esau-
rendola.
Se qualcuno azzarda che il cristianesimo an-
tico “è uscito vincente dallo ‘scontro fra gli 
dei’ per essere riuscito a produrre una pro-
paganda migliore attraverso l’innovazione 
dei linguaggi iconici”3, è certo che la que-
stione dell’immagine è così cruciale da ge-
nerare all’interno della Chiesa antica la rot-
tura iconoclasta.
Com’è possibile che questo tema non abbia 

d



35

rilevanza nel contesto attuale dove la perva-
sività delle immagini è uno dei dati culturali 
più indiscussi?
Scontiamo la situazione fragile e paradossale 
di un mondo in cui “l’intellettualismo illumi-
nista rifiuta per lo più l’uso dell’immagine, 
mentre la ‘cultura visiva’ vive al contrario su-
bissata da una valanga di immagini superflue 
e spesso dannose”4. 
Se un’immagine rappresenta sempre all’in-
terno di un sistema culturale, che ne è delle 
immagini che devono essere spiegate a gente 
che viene da fuori, individui nati in un altro 
mondo – ovviamente non parlo di marziani 
ma di bambini, adolescenti, giovani, nati-
vi digitali - dove si vive di un altro universo 
simbolico?

L’uomo, produttore/consumatore
di immagini
D’altronde questo tema è molto coerente 
con il modo umano di rapportarsi alla real-
tà: noi ci rapportiamo alle cose e agli eventi 

come alle persone mediante l’immagine che 
ce ne facciamo5. La stessa parola, gli stessi 
racconti, generano in noi delle immagini; la 
conoscenza razionale è abitata dal mondo 
delle immagini, al punto che molti studiosi, 
soprattutto cognitivisti, ritengono che noi 
pensiamo sempre attraverso immagini.
Certo, il vedere ci porta in relazione con una 
alterità che supera l’immagine che ci siamo 
fatti di essa, un’alterità che ci sorprende e ci 
spiazza, ma ogni guardare viene guidato dal-
le nostre aspettative. Inizialmente almeno 
vediamo quello che ci aspettiamo di vedere, 
e a volte questa aspettativa è così radicata da 
impedirci una visione di altro.
Riprendo da A. N. Terrin una distinzione che 
giustamente l’autore considera fondamen-
tale6 e che, anche per il nostro livello divul-
gativo, è feconda di comprensione. Parten-
do dalla premessa che la religione nasce e 
vive di una proiezione continua di immagini 
dentro di noi, l’Autore distingue tre tipi di 
immagine (Vedi schema  nella  pagina 37).

Che cosa vedi quando guardi?
Che cosa abita dentro di te mentre sei davanti all’invisibile?
Che cosa immagini nel corso della celebrazione?
È presumibile che il cambiamento dell’immaginario culturale crei qualche 
problema comunicativo nella trasmissione della fede?



36 www.elledicievangelizzare.it 

d
Dal momento che l’immagine è appannag-
gio della televisione e nel rito prevale l’ascol-
tare, la visione nella liturgia è a volte così in-
sufficiente, così depotenziata ed estenuata, 
che la gente cerca segni del prodigioso in ap-
parizioni e fenomeni religiosi di vario tipo.

La liturgia come generazione
di immagini
Cruciale, per il nostro tema, è la questione 
della liturgia. 
Perché è un grande spettacolo: una serie or-
ganizzata di gesti, parole, azioni tesa a sug-
gerire e provocare una visione. Perché agisce 
su tutta la persona: qui sta o cade la possibi-
lità del cristianesimo di suscitare significati e 
non solo comunicare informazioni7.
Certo, c’è la parola; ma essa viene dopo: più 
originari sono le immagini, i gesti, le azio-
ni che comunicano nel senso più radicale e 
all’interno dei quali la parola dice. A. N. Ter-
rin parla del rito come di un linguaggio che 
si realizza attraverso una serie di immagini 
(“una serie di diapositive che hanno il compi-
to di ‘imprimersi’ nella mente, di impressio-

nare”), nella ricerca di uno spazio cognitivo 
più originario rispetto alla parola8.
Che tipo di immagini sono evocate in noi 
dall’azione liturgica?
Possiamo snobbare la questione. In fondo 
l’effetto di ciò che nella celebrazione si com-
pie va al di là della nostra percezione sogget-
tiva, della nostra comprensione… e tuttavia 
non senza di noi, non senza il nostro essere 
presenti, con un corpo.
Qualsiasi cosa è ricevuta secondo la forma 
del contenitore9.
Nel rito, “Dio”, gli “ angeli”, i “santi” non so-
no solo immagini visive statiche, ma diven-
tano immagini che partecipano attivamen-
te al rito: ascoltano le preghiere, accettano 
le offerte, vivono in rapporto al dialogo che 
si instaura con i partecipanti al rito. In altre 
parole: “le immagini presenti non fanno che 
ripetere e stimolare le immagini mentali che 
vengono ad essere coordinate nel rito, fino a 
formare un’azione unica insieme al parteci-
pante credente”10, la liturgia è un’animazione 
e presentificazione di immagini.
Il rito avvicina immagini e agisce sulle imma-



37

Immagini

     “esterne”

Le immagini che amiamo, visitiamo nelle chiese
(statue, dipinti, affreschi)
e che muovono la nostra immaginazione.

Immagini

     “verbali”

Immagini che nascono dai linguaggi metaforici:
La Bibbia stessa è più un libro di immagini e motivi letterari
che un libro di astrazioni e affermazioni teoriche.

Immagini

     “mentali”

Immagini che agiscono dentro di noi, che corrispondono
alla nostra comprensione per esempio di un articolo del Credo.
Quando diciamo: “Credo in Dio, Padre Onnipotente”,
ci facciamo un’immagine mentale.

gini e sul tipo di percezione delle stesse: per 
questo è in grado di trasformare la religione.
Due esempi su tutti per far intuire l’impor-
tanza di questo tema per la catechesi:
• durante la celebrazione eucaristica c’è un 
momento particolarmente denso in cui è 
consuetudine inginocchiarsi ed alternare, 
alle parole del sacerdote, atteggiamenti di 
silenzio/adorazione e visione.
Questi atteggiamenti erano un tempo ogget-
to di una educazione intenzionale: ci veniva 
insegnato cosa dire, come atteggiarci, come 
essere in corrispondenza alle azioni poste dal 
celebrante… ma anche cosa vedere.
Ci sono almeno tre momenti - racconto, o-
stensione, adorazione - ripetuti due volte 
e poi una clausola che salvaguarda la inef-
fabilità ed insieme un significato dicibile: 
“Annunciamo la tua morte, Signore, procla-
miamo…”.
È vero che ogni formulazione teologica del 
“mistero di Dio” e del nostro rapporto con 
Lui è solo analogica e quindi sempre inade-
guata, ma occorre tentare immagini più a-
deguate al contesto culturale dei destinatari. 

Un conto è considerare il corpo glorioso di 
Cristo e la sua realtà divina come una “so-
stanza-cosa” accanto ad altre sostanze-cose 
che ci attorniano nel mondo, oppure porre 
l’accento sul fatto che quel pane che vedia-
mo, spezziamo, distribuiamo e mangiamo 
rimanda ad altro da sé ovvero al Cristo glo-
rioso che effettivamente si dona e ci unisce a 
sé per suo tramite; non in modo “fisico” ma 
come si conviene al manifestarsi e donarsi 
di Dio tramite le realtà create11.
Le immagini interne che abbiamo corrispon-
dono a questa comprensione? E le immagini 
che prestiamo ai fanciulli?
• Il quadro di Paul Gauguin La visione dopo 
il sermone (1888, National Gallery di Edim-
burgo) esprime esattamente questo passag-
gio12: dall’azione liturgica, alla produzione di 
una nuova immagine che accompagna i cre-
denti nella vita quotidiana, fino a diventare 
nuova capacità di guardare. Il tema è la lot-
ta di Giacobbe con l’angelo allo Jabbok, ma 
“il paesaggio e la lotta esistono solo nell’im-
maginazione delle persone in preghiera, a 
seguito del sermone” (P. Gauguin).



38 www.elledicievangelizzare.it 

d
Le donne sulla scena fanno eco interiore alla 
Parola ascoltata, ripensano al sermone udito: 
è in atto un processo di interiorizzazione e la 
visione, che il pittore traduce con l’immagi-
ne che sta fuori, in realtà avviene dentro. Il 
dipinto, pertanto, non rappresenta realisti-
camente ciò che capita, bensì il risultato di 
un evento spirituale: l’eco che la Parola su-
scita nel cuore di coloro che hanno appena 
ascoltato il racconto, insieme al sermone che 
lo ha commentato. 

1 R. Fornara, Vedere il Dio invisibile: linee di teologia 
veterotestamentaria, in PSV/57, 2008.
2 «Gloria di Dio è l’uomo vivente e la vita dell’uomo 
è la visione di Dio. Se infatti lo svelarsi di Dio dona la 
vita a tutti coloro che vivono sulla terra, quanto più la 
manifestazione del Padre nel Verbo dona la vita a quel-
li che contemplano Dio» (Ireneo, Adv. Haer. IV,20,7).
3 Così T. Mathews, citato in R. Tagliaferri (a cura di), 
Liturgia e immagine, EMP, 2009, p. 6.
4 Op. cit., p. 15.
5 In questo senso, coloro che guardano Gesù per le 
strade della Palestina e coloro che guardano un’ico-
na di Gesù Cristo si muovono entrambi sul piano di 
una immagine della realtà, sebbene a livelli diversi.
6 A. N. Terrin, Religione visibile. La forza delle imma-
gini, in R. Tagliaferri (a cura di), Liturgia e immagine, 
o. c., pp. 24 ss.
7 “La certezza dell’atto di fede viene dall’attrazione 
che il discorso rivelato esercita, con le sue forme e la 
loro bellezza, sul soggetto”, S. Dianich, Vedere le ‘cose’ 
della fede, in PSV/57, 2008, p. 273.
8 R. Tagliaferri (a cura di), Liturgia e immagine, o. c., 
pp. 20-21.
9 Quidquid recipitur, ad modum recipientis recipitur, 
detto caro alla filosofia scolastica.
10 o.c., p. 83.
11 “Senza nulla togliere al primato del darsi effettiva-
mente reale, benché altamente misterioso, di Cristo 
nell’Eucaristia, e quindi senza cadere nel soggettivi-
smo, sarebbe opportuno passare dal sacrale al sim-
bolico”. G. Ferretti, Il grande compito, Cittadella, 2013, 
capitolo sull’Eucarestia, passim.
12 Cfr. D. Vivian, L’alleanza posta sul suo capo, ISG, 2011.

“Serve immaginare per comprendere”
afferma il testo di una canzone
di Fabio Concato e, quando entri 
nel tuo mondo e ti accosti al mondo 
dell’altro, l’immaginazione
è una grande risorsa.
Vale anche per il mondo della fede

G i a n c a r l a  B a r b o n

ome potremmo capire l’altro, portarlo al 
nostro cuore e al nostro pensiero senza imma-
ginare ciò che vive? Come potremmo dirci sen-
za utilizzare l’immagine che simbolicamente 
ci racconta? Immaginare è come evocare, è 
un porta aperta su “altro” e “altrove”, è spazio 
unico di incontro tra vari mondi, varie storie. 

Perché immaginare?
L’immagine è sempre stata una via all’educa-
zione, spesso decorativa, in molte occasioni 
narrativa, illustrativa di un evento, a volte 
simbolica. Essa fa emergere, unisce e collega. 
Per questo proviamo a riscoprire e utilizzare 
la sua dimensione simbolica nella comuni-
cazione della fede. 

C


